Логика как общий детерминант бытия и мышления
Почему человек способен воспринимать и постигать суть внешнего мира? Или, другими словами, почему и каким образом материальное внешнего мира предстаёт в идеальном мышления? Очевидно, есть средостение между бытием и мышлением, нечто общее им обоим, что и отождествляет их в одном отношении, позволяя мышлению распредмечивать внешний материальный мир и представлять его в своих идеальных формах. Что же такое это общее, соединяющее различные сущности?
Тема соотношения бытия и мышления настолько стара и имеет такую обширную полемику, что не имеет смысла погружаться в глубокую историю и проводить обозрение всех имеющихся источников. Для людей, занимающих материалистические и диалектические позиции, общий мировоззренческий принцип предстаёт в единстве мира и его саморазвитии, и именно с этой точки зрения будет проведен анализ.
Единство мира олицетворяет спинозовский принцип субстанционального монизма, утверждающий тождественность бытия и мышления в единой субстанции как её атрибуты (стороны, моменты, как сказал бы Гегель[footnoteRef:1]). Отмеченная тождественность уже изначально имманентно диалектична. [1:  Идея монистичности бытия совершенно ясно звучит и у Гегеля – например, рассуждение о двойственности бытия, «истинно сущего» и его моментов он заканчивает следующим выводом – «…на самом же деле имеется только единое конкретное целое, от которого моменты неотделимы» (Гегель Г. Наука логики. В 3 т. - М.: Мысль, 1970. Т. 1. С. 222).] 

Диалектичность – первая ипостась
Для определения понятия диалектичности возьмём, по совету М.А. Лифшица, урок у Гегеля. 
 «Единственное, что нужно для научного прогресса…, — это познание логического положения о том, что отрицательное равным образом и положительно или, иначе говоря, противоречащее себе не переходит в нуль, в абстрактное ничто, а по существу лишь в отрицание своего особенного содержания, или, другими словами, такое отрицание есть не отрицание всего, а отрицание определенной вещи, которая разрешает самое себя, стало быть, такое отрицание есть определенное отрицание и, следовательно, результат содержит по существу то, из чего он вытекает... Так как то, что получается в качестве результата, отрицание, есть определенное отрицание, то оно имеет некоторое содержание. Оно новое понятие, но более высокое, более богатое понятие, чем предыдущее, ибо оно обогатилось его отрицанием или противоположностью; оно, стало быть, содержит предыдущее понятие, но содержит больше, чем только его, и есть единство его и его противоположности. — Таким путем должна вообще образоваться система понятий…».[footnoteRef:2] «То, с помощью чего понятие ведет само себя дальше, это — …отрицательное, которое оно имеет в самом себе; это составляет подлинно диалектическое».[footnoteRef:3] [2:  Там же.  С. 107-108.]  [3:  Там же. С. 109.] 

В цитированном обобщающем определении Гегель недвусмысленно помещает в основание диалектичности как процесса в качестве его исходного пункта и одновременно начала движения 1. отношение отрицания – именно отношение, т.е. динамическую связь внутри процесса, и именно отрицание, причём конкретное отрицание («определённое отрицание»), 2. осуществляющееся внутри вещи (и потому это самоотрицание) и тем самым 3. придающее ей определённое содержание, наполненность, что 4. изменяет предмет процесса, «обогащая» его собственной противоположностью, что, в свою очередь, 5. завершается становлением внутреннего противоречия.
В гегелевском изложении диалектичность представлена, как процесс, как движение, начинающееся с внутренней рефлексии, само-отрицания, что приводит к становлению внутреннего противоречия. Гегель подчёркивает особую важность следующего положения – стороны противоречия (противоположности) находятся в единстве, т.е. представляют в своей раздельности одно, целое, в котором стороны противоречия отождествляются[footnoteRef:4] и состоят в нерасторжимой, неразрывной связи. [4:  «Тождество в диалектике вообще (в том числе и в гегелевской) вовсе не есть метафизическое “одно и то же”. Это всегда тождество различного, тождество противоположностей» (Ильенков Э.В. Вопрос о тождестве мышления и бытия в домарксистской философии // Диалектика – теория познания. Историко-философские очерки. – М., 1964. С. 22).
У Гегеля: «Понятие тождества – простая соотносящаяся с собой отрицательность…» (Гегель Г. Наука логики. С. 33); «Так как все есть другое другого, как своего другого, то в этом заключается как раз их тождество» (Гегель Г. Соч. В 14 т. Т. 9. – М.: Партиздат, 1932. С. 251).] 

В самом общем смысле рассмотренный феномен  диалектичности можно определить как неразрывное единство взаимно-обусловленного разделённого или, конкретнее, как тождество различения (отрицания) и объединения (снятия отрицания, отрицания отрицания), что с формальной стороны предстаёт как тождество – с одной стороны, дифференцированного (единичного и особенного) и, с другой стороны – целого (общего, всеобщего) – «в этом диалектическом, как мы его берем здесь, и, следовательно, в постижении противоположностей в их единстве, или, иначе говоря, в постижении положительного в отрицательном, состоит спекулятивное. Это важнейшая, …труднейшая сторона».[footnoteRef:5] [5:  Гегель Г. Соч. В 14 т. Т. 9. С. 110.] 

Так представляемая диалектичность характеризует один из моментов диалектичности – момент становления, это одна ипостась диалектичности, но имеется ещё и другая сторона диалектичности, более общего порядка, детерминирующая движение реальности, её саморазвитие. Отмеченным становлением диалектичности реальности движение не останавливается, а, напротив, необходимо продолжается.
Субстанция
Но, прежде чем продолжить этот мотив, сделаем небольшое отступление, возвратимся к Спинозе, вернее, к его субстанции.
Сам Спиноза, выдвинувший гениальную гипотезу субстанционального монизма, никак не объясняет сути взаимосвязи атрибутов субстанции, ограничившись констатацией факта и предоставив решать эту проблему богу-природе. Глубоко диалектическая идея Спинозы: тождественность атрибутов в монистичной субстанции, внутренняя причинность её изменения и, как следствие, способность к самодвижению, т.е. субъектность субстанции – осталась декларацией без логического обоснования её внутренней диалектичности.
Спинозовская субстанция, не имея гносеологического, логического обоснования своих диалектических потенций, но только эмпиристское их истолкование, фактически остаётся субстанцией в-себе, движимой непознанными силами, в конечном итоге богом-природой. Её внутренняя субъектность только формально заявляется, но фактически остаётся непонятой и непонятной, что и дало Гегелю основание к выводу, что «у Спинозы субстанция и ее абсолютное единство имеют форму неподвижного единства, т. е. не опосредствующего себя с самим собой, — форму какой-то оцепенелости, в которой ещё не находится понятие отрицательного единства самости, субъективность».[footnoteRef:6] «…Субстанция определяется не как различающее само себя, не как субъект».[footnoteRef:7] [6:  Гегель Г. Наука логики. - Т. 1. С. 332.]  [7:  Там же. С. 480.] 

В отличие от Спинозы, не указавшего источника и механизма саморазвития субстанции (кроме мало что объясняющей ссылки на т.н. причину)[footnoteRef:8], что и дало повод Гегелю упрекнуть Спинозу в том, что его субстанция не обладает самодвижением и, по сути, мертва, сам Гегель источник движения – противоречие (вернее, диалектическое противоречие) – утвердил основой развития и одним из краеугольных камней диалектики. [8:  Справедливости ради следует сказать, что идея противоречия всё же прозвучала у Спинозы, к сожалению мельком, по́ходя, не получив должного, соответствующего её значению, развития: «Если в одном и том же субъекте возбуждаются два противоположных действия, то или в обоих из них, или только в одном необходимо должно происходить изменение до тех пор, пока они не перестанут быть противоположными» (Спиноза Б. Избранные произведения. В 2 т. - М., 1957. - Т. 1. С. 591). Противоречие у Спинозы, как видим, не источник движения, а, скорее, помеха ему. Правда, при более пристальном взгляде можно увидеть, что и здесь есть потенциал движения – «должно происходить изменение до тех пор, пока они не перестанут быть противоположными» – но, к сожалению, эта тема не получила у Спинозы развития.] 

Принцип отрицательности, рефлексии (вернее, саморефлексии) стал тем золотым ключиком, который открыл тайну самодвижения как имманентного субстанционального процесса.[footnoteRef:9] Но это не абстрактная отрицательность, применяемая к чему угодно, а рефлексия субъекта развития в себя (само-отрицание), соотнесение отрицаемого с отрицанием, становление противоречия, взаимодействие сторон противоречия вплоть до его разрешения – снятия противоположностей в новом качестве (отрицание отрицания). А это уже положительный момент – снятие противоречия и сохранение результата движения в новой, более полной форме (выше уже было отмечено это положение – «то, что получается в качестве результата, отрицание, есть определённое отрицание, то оно имеет некоторое содержание. Оно новое понятие, но более высокое, более богатое понятие, чем предыдущее, ибо оно обогатилось его отрицанием или противоположностью; оно, стало быть, содержит предыдущее понятие, но содержит больше, чем только его, и есть единство его и его противоположности»). [9:  «Величие гегелевской «Феноменологии» и ее конечного результата — диалектики отрицательности как движущего и порождающего принципа — заключается… в том, что Гегель рассматривает самопорождение человека как процесс…» (Маркс К., Энгельс Ф. 2-е изд. Соч. В 50 т. Т. 42. – М., 1955. С. 158).] 

Анализ естественным образом подвёл к вопросу о субстанциональной форме – единственна ли она в виде природы как целого или возможно существование множества субстанциональных форм?
Спиноза вынужденно приписал субстанции бесчисленное множество атрибутов, не имея возможности отказаться от довлеющей идеи всемогущего бога-субстанции, а вернее, чтобы оправдать идею всеобщности. Именно аксиоматическое, абстрактное представление о наличии всемогущего бога (абсолюта и т.п.) необходимо привело к принятию концепции о бесчисленности атрибутов, чтобы оправдать это поражающее воображение всемогущество и бесконечность единого, всеобщего.
Единственно правильным логическим выводом будет признание, что субстанцией является не только природа в целом, но и любые объекты, саморазвивающиеся вследствие возникновения и разрешения внутренних противоречий, которые (саморазвивающиеся объекты) тем самым являются субъектами собственного движения. Форма возникновения, протекания и разрешения внутренних противоречий постоянно изменяется в новых формах субстанции по мере их появления. Многообразие мира объясняется существованием множества форм субстанций с их собственными конкретными внутренними противоречиями и законов их развития.
В мире нет ничего, кроме саморазвивающихся субстанций в их бесчисленных формах, вплоть до природы в целом как субстанции. Именно такое понимание выражено в условии рассматривать категории как текучие, изменяющиеся в соответствии с изменениями вещей. С этой точки зрения все вещи (предметы, явления, системы, структуры и т.п.), фиксируемые мышлением, представляют собой не что иное, как мгновенные «снимки» названных процессов, предстающие перед нами как некие устойчивые материальные образования.
Такие субстанциональные формы предстают как саморазвивающиеся сущности, представляющие единство своих сторон (моментов), тождество которых в единстве и различии предстаёт как противоречивость, являющаяся причиной и основанием движения субстанции.
Следует признать несостоятельным возможное мнение, что в природе могут существовать объекты, хотя и обладающие качеством субстанциональности (внутренней противоречивостью), но, тем не менее, не являющиеся субстанциями, не развивающиеся. На самом деле всё существующее всегда вовлечено в движение в той или иной форме в ту или иную субстанцию. В мире, где всё взаимосвязано и взаимозависимо невозможно существование изолированных объектов, не подчиняющихся общему порядку вещей, общей логике.
Диалектичность – вторая ипостась
Ранее отмеченный момент диалектичности – становление, движение и разрешение внутреннего противоречия – оживляет спинозовскую субстанцию, знаменует её самодвижение. И это вторая ипостась диалектичности, означающая:
- в широком смысле, как всеобщее – процесс саморазвития реальности в форме как бытия, так и мышления, рассматриваемой в единстве (тождественности) её противоречивых сторон. При этом саморазвитие осуществляется посредством возникновения, развития и разрешения внутренних противоречий.
[bookmark: _Hlk190596669]Здесь нельзя не отметить ещё один важный момент. Весьма существенным (пожалуй, даже ключевым) положением гегелевской диалектики является признание Гегелем факта тождественности предмета, внешнего мышлению, и самого диалектического мышления о предмете: «метод которому я следовал в этой системе логики или, вернее, которому следовала в самой себе эта система… не есть нечто отличное от своего предмета и содержания, ибо именно содержание внутри себя, диалектика, которую он имеет в самом себе, движет вперёд это содержание».[footnoteRef:10] Тем самым Гегель утверждает соответствие (тождественность) диалектически действующего мышления (субъективного) диалектически саморазвивающейся реальности (объективному) – а иначе и невозможно истинное познание реальности. [10:  Гегель Г. Наука логики. - Т. 1. С. 108.] 

Из гегелевского утверждения о тождественности предмета, внешнего мышлению и самого мышления следует, что:
- диалектичность в узком смысле, как единичное и особенное – это способ (метод) постижения действительности мышлением, что осуществляется посредством рефлексии реальности в мышлении и действий мышления со своими идеальными предметами. Т.о. диалектическое самодвижение мышления неразрывно связано с диалектическим самодвижением реальности.
Именно так понимаемая диалектичность в обеих своих ипостасях – и как 1. тождественность, неразрывность различённых моментов становящегося противоречия, и как 2. способ самодвижения как бытия, так и мышления – является тем опосредствующим, отождествляющим началом, которое позволяет мышлению выражать и постигать в своих понятиях истину бытия.
Субъект-объектность субстанции
Гегелевский принцип саморазвития, основанного на становлении, развитии и разрешении внутренних противоречий превращает спинозовскую монистичную субстанцию в субъекта собственного движения[footnoteRef:11]. [11:  Что дало Марксу повод для утверждения, что «деятельная сторона, в противоположность материализму, развивалась идеализмом, но только абстрактно» (Маркс К., Энгельс Ф. - Т. 3. С. 1).] 

Но истинная суть дела состоит в том, что поскольку деятельность субстанции как субъекта направлена на самое себя, то субстанция одновременно является и объектом собственной деятельности. На этот момент почему-то совершенно не обращают внимания, ограничиваясь либо субъектной стороной субстанции, либо объектной.
Этот вывод означает, что саморазвивающаяся субстанция (вернее, субстанциональные формы) в каждом своём мгновении субъект-объектна, она постоянно самоопределяет, саморефлексирует себя, формируя внутренние противоречия и снимая их в новом качестве, что и представляет сущность самодвижения как саморазвития. Это глубоко диалектический момент. 
Субъектность предстаёт как активная сторона субстанции, воздействующей на себя же как на объект, изменяющей свое же содержание, форму и сущность. Но и объект не так податлив, чтобы немедленно измениться – обладая инертностью, прежде всего в виде формы, содержания и сущности[footnoteRef:12], он сопротивляется изменениям, для которых тем самым требуется определённый потенциал, напряжённость внутреннего противоречия – в этом пункте общее (наличное состояние субстанции) детерминирует возможные изменения, представляя некоторый барьер, который необходимо преодолеть, чтобы изменения свершились. Но если потенциал внутреннего противоречия достаточно высок, то детерминантность общего преодолевается и объект обретает новую форму и содержание. Так частное (которым можно считать внутреннее противоречие по отношению к субстанции в целом), преодолевая детерминацию общим, формирует новые объектные формы (точнее, субъект-объектные формы).  [12:  Форма и содержание имеют преходящий характер – как постоянно меняющиеся в процессе субстанционального саморазвития они особенны и единичны – и по этой причине их потенциал «сопротивления» невысок. Однако, сущность представляет наиболее устойчивый момент сопротивления изменениям, поскольку патронируется тенденциями, обладающими характеристиками всеобщности.] 

 Тем самым феномен объектности представляет не пассивную сторону субстанции, как это может видеться внешнему взору, а также активен, но по-своему – это активность сопротивления, противостоящая активности изменения феномена субъектности. Субъект-объектная субстанция постоянно преодолевает саму себя благодаря внутренней энергии, заключающейся во внутреннем противоречии. Собственно, эта внутренняя энергия и есть сама жизнь, её суть в самом общем широком и глубоком её понимании – другими словами, это идея жизни, реализующаяся в постоянном кипении реальности.
Диалектическое отношение положительной (потенциал изменения) и отрицательной (потенциал сопротивления) субстанциональной активности (энергии) предстаёт в виде принципа тотального единства (целостности): связи общего-особенного, особенного-единичного, а, следовательно, в конечном итоге, посредством особенного – и общего-единичного. Из чего следуют: 1. принцип определения (детерминирования) общим частного, 2. принцип формирования частным общего, но с учётом приоритета общего. Т.о. первый принцип императивен, второй принцип дополнителен и реализуется при определённых конкретных условиях. 
Субъект-объектность субстанции соединяет оба эти принципа, не растворяя их в себе, и тем самым олицетворяет упомянутый принцип тотального единства. Тотализирующая, объединяющая субъект-объектность является ещё одним феноменом опосредования сторон субстанции.
Для самоопределяющейся субъект-объектной субстанции нет необходимости во внешнем источнике движения, она целиком самостоятельна, самодостаточна, более того, субъектность означает, что субстанция постоянно «видит» себя как бы со стороны. Но каким образом?
Идеальное
Мы подошли к чрезвычайно важному моменту. Если в идеалистической диалектике Гегеля саморазвитие понятия посредством саморефлексии и дальнейшего становления и разрешения внутренних противоречий не вызывает непонимания – в мире идеального стороны внутреннего противоречия односущностны, – то применительно к спинозовской субстанции возникают вопрос согласования взаимодействия бытия (материального) и мышления (идеального), представляющих совершенно разные сущности.
В этом пункте необходимо совершенно однозначно не только определиться с идеальным, но и связать идеальное с материальным – и эта связь должна быть диалектической, предстающей как неразрывное единство различённого (вспомним об одной из ипостасей диалектического).
Концепция именно такого идеального, неразрывно связанного с материальным диалектическим отношением, выдвинута и достаточно подробно разработана Э.В. Ильенковым.
[bookmark: _Hlk190709651]«Под “идеальностью” или “идеальным,” – пишет Ильенков, – материализм и обязан иметь в виду то очень своеобразное и строго фиксируемое соотношение между двумя (по крайней мере) материальными объектами (вещами, процессами, событиями, состояниями), внутри которого один материальный объект, оставаясь самим собой, выступает в роли представителя другого объекта, а еще точнее – всеобщей природы этого объекта, всеобщей формы и закономерности этого другого объекта, остающейся инвариантной во всех его изменениях, во всех его эмпирически очевидных вариациях».[footnoteRef:13] [13:  Вопросы философии. 1979, № 6. С. 131.] 

Выразим ильенковскую идею в самом общем, абстрактном виде – идеальное есть представление материальным материального. Представление чего? Ильенков отвечает – представление отношения – т.е. взаимодействия, процесса, движения. Но что представляет собой сущность этого представления? Очевидно, что она определяется характером отношения и в самом общем виде выражает «всеобщую природу, всеобщую форму и закономерности другого объекта». В идеальном как представлении собственно материальный процесс взаимодействия завершается, исчезает, но сохраняется как видимость этого процесса, проявляющаяся в форме, качествах, свойствах уже изменённого объекта (повторим за Ильенковым – вещи, процесса, события, состояния) – и это не что иное как гегелевское «снятие», прекращение одного процесса (материального процесса взаимодействия) и одновременно сохранение его в другой форме – в идеальной форме как имманентности, видимости, «проступающей» сквозь материальную форму как содержание и сущность.
Резюмируем – идеальное есть представление, снятие материального процесса движения (изменения, развития) материального объекта в нём же (в наличном, актуальном материальном), в его форме, качествах, свойствах. Идеальное есть сущность материального.
Идеальное диалектически двойственно. Оно есть момент, сторона конкретного материального процесса, снимаемая в наличном результате и как таковое оно особенное и конечное (ограниченное в форме конкретного материального). И оно же есть сущность, принцип, понятие этого процесса и в таком качестве всеобщее и бесконечное. Такое идеальное столь же объективно и всеобще, как и материальное, и неотделимо от него, как, впрочем, и материальное от идеального. Каждое из них есть «своё иное» другого.
В своём обоюдном взаимоотрицании и, тем самым, раздельности, материальное и идеальное неразрывны, определяют, рефлексируют друг друга (каждая сторона есть «своё иное» другой) и потому не имеют самостоятельного существования, совместно представляя стороны противоречия – внутреннего движущего диалектического противоречия монистичной субстанции.
Поскольку идеальное есть снятие процесса движения и взаимодействия, то в основании (источнике) идеального находятся не вещи, предметы, а процессы, действие. Основание идеального – это материальное, но не как фиксированная, застывшая вещь, предмет, а как движение, процесс. Вещь же содержит в себе идеальное исключительно потому, что она является итогом, результатом какого-либо материального процесса. Вещь (предмет, объект) в данном случае можно назвать основой (или материальной основой), в которой представлено её собственное идеальное – снятый процесс движения.[footnoteRef:14] [14:  Мы не рассматриваем разные формы идеального, поскольку для заявленной темы приведенного понятия достаточно.] 

Ильенковское идеальное позволяет прочно, неразрывно связать разные сущности – материальное и идеальное – в одном отношении, причём сугубо диалектическом отношении (вспомним первую ипостась диалектичности). Внутри монистичной субстанции её материальная и идеальная стороны (моменты) находятся в строго однозначном, взаимно детерминированном, отношении. Мы особо выделяем это положение, которое является, как это будет показано ниже, одним из отношений, опосредствующих бытие и мышление и позволяющих мышлению актуализировать, выявлять логику бытия и тем самым понимать сущность процессов внешнего мышлению мира.
О связи бытия и мышления
Как и любой иной субстанциональный процесс мышление также представляет собой материально-идеальный феномен. Материальность мышления определяется физиологической деятельностью мозга – эта сторона мышления с философской точки зрения не представляет интереса и является прерогативой специальных наук. Что касается идеального аспекта деятельности мышления, то именно эта сторона мышления и будет предметом дальнейшего анализа.
Чтобы мышление воспринимало и выражало в своих представлениях феномены внешнего ему мира оно должно иметь доступ к нему или, другими словами, мышление и внешний мир должны иметь нечто общее, опосредствующий фактор, объединяющее, отождествляющее их начало.
Первым и самым фундаментальным опосредствующим фактором является принцип, определяющий единство мира – принцип субстанционального монизма: бытие и мышление представляют атрибуты (Спиноза), стороны, моменты (Гегель) единого, целого – субстанции.
Как таковые они нераздельны в своей различённости – и это уже сугубо диалектический момент, определяющий их взаимосвязь и тождественность. Это второй опосредующий момент (мы уже говорили об этом феномене как об ипостаси диалектичности).
Но тождественность различённого знаменует становление их противоречивой связи – внутреннего субстанционального противоречия, которое находится в основании механизма самодвижения, саморазвития субстанции. Т.о. актуализируется ещё одна опосредствующая связь – фактор саморазвития посредством внутреннего противоречия. Этот момент упоминался как другая ипостась диалектичности. Не только субстанция как материально-идеальное целое детерминируется принципом самодвижения, но и мышлению, также представляющему в-себе материально-идеальный феномен, имманентен этот принцип.
Ещё одна внутренняя связь – принцип субъект-объектности субстанции – наиболее прочно связывает стороны субстанции в единое целое, в тотальность, взаимосвязь сторон которой становится неразрывной.
Анализ выявил четыре фундаментальных опосредствующих связи между материальным и идеальным, показывающих, что мышление в-себе развивается по тем же самым принципам, что и субстанция в целом, вследствие чего мышление принципиально способно воспринимать (отражать) и выражать в своих понятиях процессы и вещи противостоящего ему мира.
Но отмеченная принципиальная возможность понимания мира – это ещё предельная абстракция, которая должна быть конкретизирована в формах мышления, соответствующих формам реальности. Абстрактно-всеобщее необходимо представить как конкретно-всеобщее, что возможно, если всеобщее связано с особенным и единичным. Всеобщее должно быть актуализировано в особенном и единичном, которые, в свою очередь, своим существованием знаменуют всеобщее.
Логика как конкретно-всеобщее
Представляется, что основанием такого всеобщего понятия может быть логика в самом общем её определении – как движения по определённым правилам – безо всяких других определений и ограничений, именно в таком наиболее абстрактном виде. Движение как таковое и логика взаимно предполагают друг друга и в этом внутреннем взаимовлечении они тождественны. Движение невозможно без реализации некой последовательности действий, т.е. логики. Логике же как последовательности неких правил имманентно движение, процесс. Как следствие, движение и логика диалектически взаимосвязаны, неразрывны, тождественны.
В обобщённой абстрактной всеобщей форме логичность, в итоге, предстаёт как принцип, в соответствии с которым последующее обосновывается предыдущим. В действии обоснования представлена и связь как активный опосредствующий момент, и последовательность движения как актуализация связи.
Так понимаемая логика, логика как всеобщий принцип пронизывает всю реальность и ни один процесс не осуществляется алогично, иначе бы «распалась связь времён» и воцарился всеобщий хаос. Разумеется, идея панлогизма это очень старая тема и можно сколь угодно иронизировать по этому поводу, но до сих пор в эмпирии не обнаружено ни одного действительно хаотического процесса, т.е. процесса абсолютно алогичного. Возможно возражение, что в таком представлении логика идентична закономерности. Но в отношении логики как всеобщего принципа закономерность представляет её особенные и единичные проявления, т.е. модусы общего принципа.
Обращаясь к Гегелю, можно провести аналогию между «чистыми» формами Гегеля и логикой как всеобщим принципом. Так гегелевские «чистое количество» и «чистое пространство» представляют собой идеи количества и пространства, т.с. «количественность» и «пространственность», а не наличное бытие этих категорий в конкретных формах, которые выходят на свет уже в виде «определённого количества» и «наполненного пространства». Именно идеи количественности и пространственности своей логикой детерминируют конкретные (особенные и единичные) количественные и пространственные формы, предстающие в формах наличного бытия.
Так и логика в своей всеобщности, в полной абстракции есть идея логичности – это логичность как потенция, реализующаяся далее в форме определённого, конкретного движения. Такая абстракция ещё только возможность, способная выступить основанием своих дальнейших форм и стать действительностью – стать в гегелевском смысле.
Логика как всеобщее и является идеей, принципом, диктующим реальности необходимость движения по определённым правилам. Основанием этого принципа является диалектичность бытия как саморазвития посредством внутренних противоречий (вторая отмеченная ранее ипостась диалектичности). Становление, движение и разрешение внутренних противоречий необходимо осуществляется в определённой последовательности: саморефлексия – отрицание – становление и развитие противоречия – снятие противоречия (отрицание отрицания) в новой форме. Этой всеобщей логикой «пропитана» вся реальность – и бытие, и мышление о нём.
И так же, как «чистые» идеи Гегеля реализуются в бытийствующих формах, так и логика как всеобщее осуществляется в диалектике всеобщего-особенного-единичного и, соответственно, необходимо меняет свои формы.
Логика как всеобщее – это идея, принцип логичности, осуществляющийся посредством особенных и единичных форм, – логических форм, – в материале реальности, в объективных конкретных формах процессов и вещей (объектов реальности). Каждой такой особенной и единичной логической форме соответствует объект реальности (процесс, отношение, вещь) или, что то же, каждому объекту реальности соответствует своя логическая форма. Эта тождественность и проявляется как спинозовская субстанциональность бытия (материального) и мышления (идеального), разворачивающаяся в диалектическом самодвижении (Гегель). И именно ильенковская концепция идеального является опосредствующим звеном, неразрывно связывающим стороны – логическую форму и объект реальности – в единое целое, в котором стороны соответствуют друг другу. И коль скоро идеальное как феномен всеобще и объективно, то и логика как форма идеального всеобща и объективна.
Собственно, идеальное и логика как всеобщее – это две стороны одного и того же, две формы представления движения реальности. Но есть и различие.
Идеальное, взятое в самом общем, абстрактном виде – как снятие материального процесса и выступающее как сущность материального – знаменует собой идею движения, воплощённую в материальных формах. Такое идеальное есть в себе целое, непосредственное, нерасчленённое. т.е. неопределённое и потому не имеющее конкретной формы. Это то, что принято называть абстрактно-всеобщим.
[bookmark: _Hlk198829425]Логика же как представление некой последовательности движения уже этим фактом внутри себя расчленена, самоопосредована и тем самым определена и потому предстаёт в определённой форме. Логика есть наличное бытие идеального, это «тело» идеального, его явь, его сущность. Если идеальное есть целое как непосредственное, ещё нерасчленённое в себе, то Логика есть оформление идеального как его саморефлексия, саморазличение и становление вполне определённой формы идеального – наличного идеального, соответствующего «своим» наличным и потому конкретным формам материального. Идеальное является в Логике, достигает в ней своего понятия и опредмечивается в её логических формах.
Логика есть конкретизация идеального и по этой причине Логика как всеобщее является феноменом конкретно-всеобщим, существующим посредством своих особенных и единичных форм, – логических форм, – неразрывно связанных со своим материальным основанием.
Идеальное, как показано ранее, есть снятие процесса самодвижения субстанции, общий принцип, абстрактно-всеобщее. 
Логика как конкретно-всеобщее и есть этот процесс саморазвития, представленный двумя сторонами – в материальной форме как определённая последовательность изменения собственно субстанциональных форм, и в идеальной форме как снятие этого процесса в категориях мышления.
Логическое есть превращённая форма идеального. Абстрактно-всеобщее идеальное предстаёт как конкретно-всеобщее логическое.
Как субстанциональная реальность предстаёт в своих наличных конкретных субстанциональных формах (особенных и единичных), так же и логика её движения предстаёт в конкретных (также особенных и единичных) формах реальных процессов, но в своих, логических, формах.
Если идеальное как абстрактно-всеобщее неразличено и потому неоформлено, то логика как соответствующая вполне определённым, конкретным процессам определена в-себе и тем самым обладает наличными формами. С точки зрения субстанционального движения в целом можно назвать две стороны логичности – логику материальных форм и логику мышления (формы мышления).
Разумеется, логика материальных форм не существует как нечто отдельное от своего материального основания. Рассматриваемая со стороны материального логика материальных форм «видится» как само материальное, вернее, как его движение, изменение, как определённая последовательность процессов, отношений и их форм, связи вещей и их состояний. Применительно к вещам реальности отмеченная логичность внешне проявляется как связь вещей материального мира, как упорядоченность процессов реальности, их определённая последовательность и закономерность, и потому это движение является вполне логичным движением, т.е. детерминируемым определёнными критериями. Эта сторона логики предстаёт как явное, видимое движение самой реальности, происходящее по определённым законам, что можно назвать логической формой материального, представляющей онтологическую сторону логического. Другими словами, каждому процессу, отношению, вещи соответствует «своя» конкретная логическая форма материального. Поскольку отмеченные конкретные логические формы материального диалектически тождественны со своим материальным основаниям, то они столь же объективны и конкретны.
В мышлении логическое движение реальности снимается в виде идеальных предметов мышления – категорий, понятий, определений и т.д. Это вторая сторона логического – логика идеальных форм мышления – гносеологическая.
Подобно всей субстанциональной реальности логика есть также единый феномен, диалектически отождествляющий в себе онтологическую и гносеологическую стороны.
Т.к. каждому материальному процессу соответствует «своё иное» идеальное, то и конкретные формы идеального – логические формы – тождественны конкретным материальным процессам, являющихся их основанием: логическим формам материального (формам логики бытия) соответствуют (тождественны) «свои» логические идеальные формы (формы логики мышления).
Ранее мы отметили четыре опосредствующих фактора, отождествляющих бытие и мышление, что даёт мышлению возможность проникать в суть бытия: 1. субстанциональную монистичность бытия, 2. диалектичность как тождественность, неразрывность различённых сторон, 3. диалектичность как саморазвитие посредством внутренних противоречий, и 4. субъект-объектность субстанции, знаменующую тотальное единство.
Принцип логики как конкретно-всеобщий фактор завершает общую картину, связывая субстанциональные формы реальности в неразрывную цепь особенных и единичных форм, детерминируемых всеобщим принципом. Абстрактность первых четырёх принципов конкретизируется посредством всеобщности Логики как пятого принципа, фундирующего конкретность субстанциональных форм.
К принципу субъект-объектности – интермедия от М.А. Лифшица
Деятельность человека как субъект-объектного существа направлена, прежде всего, на себя в форме единичного (индивида), и, поскольку индивид невозможен вне целого, в форме общего (общества). Эта направленная на себя внутренняя (интенсивная) деятельность необходимо требует обращения к внешнему миру как источнику средств жизнедеятельности и вызывает к жизни вторую, внешнюю сторону деятельности человека, направленную уже на внешний мир как второй (экстенсивный) объект его деятельности. Как следствие возникает взаимодействие двух субъект-объектных субстанциональных форм – человека и природы. Субъектность человека как действующего существа не просто обращается к внешнему в попытке понять его, а активно (и по мере понимания всё более целенаправленно) воздействует на эту внешнюю, объектную сторону, приспосабливая объект-природу к своим потребностям.
Но как возможно понимание этого внешнего субъект-объекта, природы, без чего ни о какой активно-целесообразной деятельности говорить не приходится? Исключительно в силу того объективного факта, что обе взаимодействующие стороны обладают субъектностью (и потому субъективностью как индивидуальностью[footnoteRef:15]) – внутренним измерением, имеющим характер всеобщности – идеальностью. Именно идеальная сторона природы раскрывается человеком как понимание сущности природных процессов и вещей, ставших объектом деятельности человека. Но ведь объектная сторона природы сопротивляется, как было отмечено, попыткам воздействия на неё, следовательно, должно иметь место какое-то соответствие субъектностей – субъектности человека и субъектности природы (вернее, процессов и вещей, ставших объектами человеческого внимания). [15:  Феномен индивидуальности требует пояснения. Индивидуальность относится к единичности и особенности – каждая вещь (процесс, объект) в своей актуальности исчерпывает все доступные ей наличные связи и как таковая актуально конкретна – именно это конкретность и предстаёт как её особенность, неповторимость – индивидуальность.] 

Возможно, ответ на этот вопрос можно найти у М.А. Лифшица в его гипотезе онтогносеологии (о которой речь впереди). Одно из положений онтогносеологии гласит, что «истина как плод сознания, примкнувшего к бытию…, была бы невозможна, если бы сама объективная действительность не шла ей навстречу, требуя сознательного выражения и практического действия».[footnoteRef:16] Другими словами, и природа должна предстать перед человеком такими своими сторонами, которые он способен не только увидеть как явление, форму, но и разглядеть за формой содержание – индивидуальное – сделать это индивидуальное (единичное) своим идеальным предметом мышления и затем уже внутри субъектности и субъективности своего мышления выявить то, что детерминирует индивидуальность объекта природы, – сущность – всеобщее. Это движение природы навстречу человеку и предстаёт в актуальности в виде форм, достигших определённого уровня развития, целостности, близости к своему понятию (Гегель) – т.е. определённой завершённости (прегнантности – Лифшиц), сквозь которую проступает смысл, «видимость» сущности. Это, отмечаемое Лифшицем, встречное движение человека и природы создаёт ещё одну точку соприкосновения бытия и мышления, их отождествляющую. [16:  Лифшиц М.А. Диалог с Эвальдом Ильенковым. (Проблема идеального). – М.: «Прогресс-Традиция», 2003. С. 154.] 

Категории как онтологическая и гносеологическая объективность
Выше было отмечено, что логика материальных форм рефлексируется мышлением, но уже в его идеальных формах – в идеальных предметах мышления.
И возможно это исключительно в силу тождественности материального и идеального, поскольку каждой вещи реальности – под которыми понимаются объекты, процессы, отношения – соответствует «своё иное» – идеальное, но конкретизированное в логической форме как снятие конкретного же процесса движения. Т.о. логика мышления снимает в себе логику материальных форм, но в своих формах – в категориях, понятиях, определениях, и т.п.
Содержание понятий т.о. детерминируется вещами внешнего мира. Субъективное детерминируется объективным и потому сущностно объективно. Эту детерминацию не следует понимать буквально, как слепое копирование.
Суть мышления состоит в движении к истине. Истина же – в вещах реальности. Поэтому мышление необходимо следует логике материального мира – логике объективного. Как следствие, понятия, выражающие истину, столь же объективны, как и рефлексируемая реальность. Именно объективная реальность детерминирует объективность содержания понятий.
Форма представления человеческая – субъективная, содержание же объективно.
Можно сказать, вспоминая превращённые формы Маркса, что логика мышления есть превращённая форма логики материального мира, логики его материальных форм.
Следует особо подчеркнуть факт объективности и конкретности логических форм материального – именно на этом обстоятельстве и основана предлагаемая трактовка категорий как, прежде всего, объективных логических форм материального, которые детерминируют идеальные логические формы мышления. Именно отмеченная объективность и конкретность логических форм бытия и является основанием, дающим мышлению возможность распредметить эти материальные формы в своих идеальных формах (идеальных предметах мышления) – категориях.
[bookmark: _Hlk197955542]Принцип логичности как конкретно-всеобщего феномена, отождествляя логику материальных форм (логику бытия) и логику идеальных форм (логику мышления) необходимо утверждает, что категории – это, прежде всего, логические формы материального, которые мышление в силу своей тождественности с бытием, способно представлять в своих идеальных логических формах как категории, понятия, определения и т.п. А потому категории мышления – это объективные конкретные логические формы, тождественные «своим» объективным логическим формам материального, бытия. Субъективность их – только в степени соответствия логики мышления логике бытия.
Эксплицировать логические формы материального, «вывести» их на свет возможно только посредством логического же, идеального, действующего вполне самостоятельно – мышления, которое опредмечивает логические формы как свои конкретные наличные формы – идеальные предметы мышления – категории и понятия.
Идеальное, предстающее в виде категорий и понятий, уже не абстрактно, а существует в формах логики мышления. Категории и понятия мышления – это концентрированные (оформленные в логике языка) формы движения мышления, соответствующего логическим формам движения внешнего мира – логическим материальным формам.
Однако, в мышлении категории отчуждены от своего материального основания (от логики материального), противопоставлены ему и тем самым относительно свободны, что и даёт мышлению возможность и способность действовать с ними как именно со своими идеальными предметами, причём по всем законам как формальной, так и диалектической логики.
Именно эта свобода мышления и является основанием творческих способностей человека, создающего и невероятные абстракции математики, и фантастические образы будущего, и фантасмагории ушедшего в себя сознания, и потрясающие по сложности религиозные воззрения. Но, главное, эта свобода мышления даёт возможность увидеть и понять истину мира – своей субъективностью представить объективное.
Следует сказать ещё об одном моменте.
Кроме следования объективной логике мира мышление необходимо создаёт и свои собственные категории – категории модальности (например, всеобщее, особенное, единичное, причинность, закономерность, случайность, свобода и т.п.). Эти категории не имеют соответствующего себе основания в материальном мире в виде конкретной вещи или процесса, но они связывают все вещи и, соответственно, их понятия в единое логическое пространство, что позволяет выстроить цельную картину мира.
[bookmark: _Hlk212969510]Несмотря на то, что эти категории не имеют, казалось бы, своего собственного конкретного основания в логике материальных форм, они тем не менее столь же объективны, как и все остальные. Их объективность проявляется в целостности и единстве картины мира и всеобщей взаимосвязи процессов и вещей. Логика этих категорий имеет всеобщий характер и в отношении логики материальных форм, и в отношении логики мышления и её форм.
Их всеобщность, рассматриваемая безотносительно к чему-либо, есть чистая абстракция, но «пропитывая» всю реальность, в конечных вещах реальности эта всеобщность детерминирует особенные и единичные форм, представая в них уже как конкретно-всеобщее.
Выше сказано, что мышление создаёт собственные категории всеобщего характера. Следует уточнить – мышление «извлекает» их из цельной картины реальности и представляет в собственной форме как идеальные предметы мышления.
В целом же движение логических форм есть единое движение, меняющее свою форму – от материальных форм бытия к идеальным формам мышления и от идеальных форм мышления снова к материальным формам бытия. Причём в этом круговороте переход от одной формы к другой опосредствуется практической деятельностью. И деятельность эта носит тождественный материально-идеальный характер, поскольку опосредствует, с одной стороны – материальное, опираясь на его идеальную, логическую, сторону и, с другой стороны – идеальное мышления в форме его категорий и понятий.
Движение логических форм бытия и мышления – это саморефлексирующее, если можно так сказать, само себя движущее движение. Внешне это одновременно, во-первых, самозамкнутое движение – как постоянно возвращающееся в себя – то в логику бытия, то в логику мышления, – и, во-вторых, разомкнутое движение – как постоянно разрывающее себя опосредствующей эти логики деятельностью в каждом цикле перехода от бытия к мышлению и от мышления к бытию. В этом дискретно-непрерывном, или, что то же, – конечно-бесконечном движении – идеальные логические формы мышления наполняются новым содержанием в конечном итоге реализуясь во вновь создаваемых материальных формах.
Общий вывод таков – категории и понятия реальны и объективны как существующие прежде всего в логике материальных форм, в логике движения материального. При этом природа как целое есть всеобщая форма. Логика мышления представляет эти материальные логические формы в своих формах, в своих идеальных предметах мышления, в категориях и понятиях мышления. А потому категории и понятия мышления в своей субъективности детерминируются объективным и выражают объективное же содержание мира, выражают всеобщее.
Логика материальных форм бытия и логика идеальных форм мышления – это разные формы (стороны, моменты – Гегель) одного – логичности как всеобщей связи вещей, а также побудительного мотива и одновременно его самоосуществления в движении.
Основание этого феномена находится в тождественности материального и идеального, бытия и мышления и результатом имеет также их тождественность. Начало и конец, причина и результат сходятся, логическое движение замыкается в круг, обосновывая себя собой – материальное – идеальностью, идеальное – материальностью. Т.е. диалектичностью реальности.



Формы мышления
В языке логики мышления эмпирическое наблюдение позволяет выделить две формы (два метода) мышления – формально-логический и диалектический.
Формально-логическое мышление фиксирует только внешне наблюдаемые связи, но это исключительно непосредственные (явные, видимые) отношения между ограниченными, конечными процессами и вещами, в которых все стороны отношений в силу своей ограниченности и конечности строго определены и могут быть ранжированы и распределены по своему месту в наблюдаемой связи. В таких отношениях нет места неопределённостям и случайностям – они исключаются именно непосредственностью связей, детерминирующей их устойчивость, что находит выражение в становлении прямых причинно-следственных отношений процессов и объектов реальности. 
Такое мышление достаточно просто определяет прямые, явные связи между непосредственно наблюдаемыми процессами и вещами реальности в силу конечности и ограниченности последних. Другими словами, отношения материальных отношений и вещей (материальная сторона субстанции) фиксируются формально-логическим мышлением в форме причинно-следственных связей. Однако, выявление этой внешней стороны отношений материального не позволяет «увидеть», что скрывается за ними, что является внутренней движущей силой материальных процессов, что они представляют в-себе.
Здесь на сцену выходит «своё иное» материального, другая сторона субстанции – идеальное как снятие материальных процессов в материальном же в виде свойств, качеств, изменённой формы. И только диалектическое мышление, рассматривающее не внешне наблюдаемые связи, а внутренние противоречия в качестве движущей силы саморазвития, способно за внешней непосредственностью связей и отношений разглядеть внутреннее содержание, сущность процессов и вещей. 
Результатом деятельности этих двух форм мышления – формально-логической и диалектической – является становление цельной, синкретичной картины мира, представляющей не только внешние причинно-следственные (формально-логические) связи, но и сущность происходящих процессов, что даёт возможность человеку не только приспосабливаться к действительности, но и познавая истину изменять реальность по её же законам, по её логике.
Из этого следует естественный вывод – что касается соотношения формально-логического и диалектического мышления, обычно непримиримо противополагаемых друг другу как несовместимых, то от этого недоразумения следует отказаться. Мышление едино: и формально-логическое и диалектическое – это две стороны одного процесса, два уровня осмысления реальности – формально-логический и диалектический. В целом мышление, снимая в себе обе эти формы, предстаёт как единое, цельное видение мира.
Формальная логика видит преимущественно внешнее – движение материального только как материального и потому далее непосредственной фиксации непосредственных же причинно-следственных связей она не идёт. Диалектическая же логика, постигая посредством снятия противоречий сущность процессов (и вещей) реальности, делает явной их логику, но в своей форме – гносеологической – в виде категорий и понятий мышления. В целом же мышление, снимая в себе обе эти формы (две стороны мышления), предстаёт как единое, цельное видение мира. С этой точки зрения постоянно возбуждаемое противопоставление формальной и диалектической логик есть следствие непонимания данного обстоятельства. С точки зрения диалектики никакого противостояния нет, а есть единое мышление, обладающее двумя сторонами – а иначе и человеческого мышления не было бы.
Резюме
Анализ показал, что постижение мышлением внешнего ему мира детерминируется отнюдь не субъективной способностью человека, которая является часто помехой познанию, нежели активным положительным моментом, а принципами существования и движения бытия, которые своей реальностью и объективностью буквально требуют необходимого соответствия логики мышления логике бытия. Субъективность логики мышления обречена следовать объективности логике реальности, как бы это не представлялось самому мышлению. Субъективности мышления человека допускается только вариативность в методах постижения мира, которые по мере исторического развития человека всё более соответствуют логике мира, и в реализации полученных результатов в практике, пока ещё далеко не соответствующей ни понятию человека, ни понятию природы (и именно по причине субъективности, упорно не желающей понять и принять высшую правоту объективности), но не дано права диктовать свои желания бытию, да, пожалуй, и самому мышлению в его долженствовании понять бытие. Мышлению по самой его сути – как высшей формы идеального природы, как «своего иного» бытия – необходимо вменена объективность деятельности и её результатов (категорий, понятий, определений и т.п.) как следованию объективности бытия. 
Только в конкретизации всеобщности объективной логики бытия в своих, столь же объективных, особенных и единичных формах, мышлению доступна истинная картина мира и, как следствие, гармоничное, а не трагичное взаимодействие с ним. Дело за малым – добиться соответствия объективностей в субъективности человека.
Пункты средостения бытия и мышления, принципы, их отождествляющие, суть таковы: 1. субстанциональный монизм мира как тождественность его материальной и идеальной сторон (моментов), знаменующий его единство и целостность; 2. диалектичность, понимаемая двойственно – и а). как тождественность, неразрывность различённых сторон, и б). как саморазвитие посредством внутренних противоречий; 3. субъект-объектность субстанции, следующая из первых двух принципов, замыкающая саморазвитие субстанции в ней самой (что, по Гегелю, является признаком бесконечности) и знаменующая тотальное единство реальности; 4. Логика как конкретно-всеобщее, детерминирующая связь всеобщего-особенного-единичного.
Все эти принципы необходимо детерминируют единую форму опосредствующей связи в виде логических форм, действительных и для бытия, и для мышления. В бытии это логические формы материальных процессов и отношений внешне выраженные в самом их движении в определённой последовательности, по вполне однозначным правилам, что фиксируется мышлением как законы природы. В мышлении логические формы предстают как его категории, понятия, определения и т.п. Реальность и объективность логических форм материального является долженствованием и основанием для логических форм мышления, которые в случае релевантного выражения предстают в истинной, завершённой форме – как истина мира.
Следует особо акцентировать диалектичность реальности, именно внутренне противоречивая тождественность различённого является имманентным потенциалом её саморазвития.
Диалектика как логика объективного мира (логика материального) – это действительное движение, саморазвитие его посредством постоянного возникновения, развития и разрешения внутренних противоречий.[footnoteRef:17] [17:  «Диалектика, которая не есть логика противоречия, – не есть диалектика, но – только формальная логика». (Лосев А.Ф. Собр. соч. в 9 т. - М.: «Мысль», 1993. Т. 6. С. 799).
] 

Диалектика как логика мышления (логика идеального) – это отражение в мышлении диалектической логики мира (и, соответственно, его самодвижения). Причём отражение, понимаемое не как пассивная рефлексия, а как активная деятельность с предметами мышления и последующим воплощением результатов мышления в практике, в деятельности человека. Только такая диалектичность мышления человека соответствует диалектически саморазвивающемуся объективному миру – движению может соответствовать только движение.
Эти логики материального (онтология) и идеального (гносеология) неразрывны в своей раздельности и как таковые они тождественны и тем самым составляют единую логику действительности. Это две стороны (момента) единой диалектики саморазвития, соответствующие двум сторонам единой действительности – материальному и идеальному. И это также диалектический момент. Материальное и идеальное есть стороны одной, внутренне противоречивой реальности, понимаемой как субстанция и являющейся субъект-объектом собственного саморазвития. Только таким путём может быть преодолён дуализм материального и идеального и обретено понимание диалектики как всеобщей логики развития, вернее, саморазвития субстанционального, единого материально-идеального мира.
С точки зрения принципа Логики как всеобщности, отождествляющего бытие и мышление в логическом отношении, последнее имеет основание и опору в бытии, в его логике, что позволяет мышлению адекватно отражать логические формы материального (логику бытия, онтологию) в идеальных формах логики мышления (логике мышления, гносеологии).
Вышесказанное позволяет сделать следующий вывод – мышление способно к постижению реальности в своих идеальных категориальных формах только потому, что эти формы уже существуют в действительности в логических формах материального, они объективны и конкретны и дело в том, чтобы логику реальности перевести на язык логики мышления – логику вещей в логику мышления, логику онтологии в логику гносеологии. Этот перевод возможен исключительно потому, что обе логики говорят на одном языке – языке диалектики (диалектика – логика противоречия. А.Ф. Лосев) – языке самодвижения посредством внутренних противоречий.
Субъект-объектность человека проявляется в том, что объектом его материально-идеальной деятельности становится не только он сам, но и окружающая природа. Субъект не может действовать противно логике объекта, но и объект не может избежать воздействия логики субъекта, изменяясь в пределах собственной логики. Человек, постигая логические формы материального внешнего мира и представляя их в своих идеальных логических формах, далее, в своей практической деятельности опредмечивает и овеществляет (воплощает в веществе природы), материализует свои идеальные формы снова в материальных формах природы, но уже в «очеловеченной» форме как продукты своей деятельности, создавая свой искусственный мир – вторую природу (Ф. Энгельс), ноосферу (В.И. Вернадский).
И последнее – мышление человека едино, отождествляя в себе две стороны (два метода) – формально-логический и диалектический, которые в своем единстве и представляют именно человеческое мышление, дающее возможность не только постигать мир, но и изменять его в своих интересах.
Онтогносеология М.А. Лифшица
Выделяя опорные моменты в предложенной концепции – панлогичность бытия и мышления, их логическое опосредование, детерминацию логикой бытия логики мышления – нельзя не упомянуть идеи М.А. Лифшица, известные под термином «онтогносеология». Воспользуемся теми немногими и не сведёнными в систему данными, которые Лифшиц высказал в незаконченной работе «Диалог с Эвальдом Ильенковым».
Основная идея, защищаемая Лифшицем, состоит в том, что сознание человека не замыкается непосредственным кругом общения (социальными условиями) и ограничено им и потому конечно, а способно выходить за эти ограниченные пределы и тем самым соответствовать «природе сознания, то есть его способности быть верной картиной внешнего мира».[footnoteRef:18] В этом случае сознание, по образному выражению Лифшица, есть «зеркало мира — speculum mundi, в котором момент отражения внешней действительности перевешивает субъективный симптом его собственного существования, не совпадает с ним».[footnoteRef:19] [18:  Лифшиц М.А. Диалог с Эвальдом Ильенковым. (Проблема идеального). – М.: «Прогресс-Традиция», 2003. С. 27.]  [19:  Там же. С. 28-29.] 

[bookmark: _Hlk200885969][bookmark: _Hlk68179455]Для объяснения возможности выхода сознания к «верной картине внешнего мира» Лифшиц вводит категории «малого бытия» и «большого бытия»: «Бытие малое, ограниченное данной… социальной средой, рождающей кривизну нашего сознания, замыкается нами. Бытие в более широком смысле слова, за пределами нашей идиомы, открывает сознанию нечто большее — перспективу целого. …В обоих случаях правило “бытие определяет сознание” справедливо, но по-разному, и смешивать эти аспекты отношения мысли к материи нельзя».[footnoteRef:20] [20:  Там же. С. 31.] 

[bookmark: _Hlk201151461][bookmark: _Hlk201151476]Далее Лифшиц делает предположение, что если сознание «ответственно перед внешней инстанцией, более широкой, чем… привязанность к определенным условиям места и времени… Если такая инстанция существует и наше сознание причастно к ней, то ему присущи не только слепота, объясняемая историческими или природными условиями, но и сознательность в собственном смысле слова, образующая его внутреннюю норму»[footnoteRef:21], то «сознание при всей своей зависимости от “экзистенциального фона”, то есть условий его существования в мире, все же до некоторой степени свободно от всяких границ, кроме исторических, что оно имеет своим содержанием истину, способно нести на себе отпечаток идеальной стороны бытия, если она существует, и является голосом всеобщности окружающего материального мира»[footnoteRef:22]. [21:  Там же. С. 39.]  [22:  Там же.] 

[bookmark: _Hlk142124563]Здесь возникает мотив ответственности сознания перед внешним миром, «внешней инстанцией», и не только ответственности, но и причастности, что имеет результатом истинность сознания. И хотя Лифшиц не раскрывает содержание понятий «ответственности» и «причастности» можно предположить в духе его анализа, что имеется ввиду возможность соотнесения (непосредственного либо опосредованного) сознания с некой инстанцией внешнего сознанию мира (большого бытия). Но о том, что такая ответственность существует Лифшиц говорит совершенно уверенно: «в сознании людей, согласно его понятию, присутствует по крайней мере искра ответственности перед бытием всего объективного мира... Сознанию принадлежит не только… то, что кажется нам достоверным вследствие неизбежной обусловленности субъекта, но и… истина, в которой кажущееся содержание становится безусловным, отражающим абсолютно сущее»[footnoteRef:23]. [23:  Там же. С. 40-41.] 

Т.е. сознание априори, по своей сущности, понятию, обладает потенцией понимания истины «большого бытия».
Но почему и за счёт чего? Лифшиц отвечает: «Сознание может поставить себя вне бытия, только опираясь на само бытие, в его большом, а не в малом и фрагментарном значении»[footnoteRef:24], «сознанию нужна Архимедова точка опоры. Такой именно точкой опоры является для внутреннего мира объективная реальность природы и общества — не как бытие позади меня, за кулисами моего сознания, а как бытие, лежащее передо мной… (сознание) примыкает к более широкой — и в пределе — бесконечной реальности внешнего тела»[footnoteRef:25]. Здесь утверждается не просто тесная связь сознания с реальностью, но и необходимость и нерасторжимость этой связи, посредством которой бытие детерминирует «примыкающее» к нему сознание. [24:  Там же. С. 96.]  [25:  Там же. С. 107.] 

Каким же образом примыкающее, посредством чего осуществляется эта проникающая и понимающая связь сознания с бытием? В этом пункте в качестве звена, опосредствующего сознание и «большое бытие», Лифшиц привлекает понятие идеального: «в своих идеальных формах сознание развилось вопреки ограниченным условиям своего собственного бытия, ибо только таким образом оно может примкнуть к более широкому бытию, развиваясь в согласии с ним»[footnoteRef:26], «Диалектическое единство субъективной идиомы сознания и объективной картины мира возможно, потому что в основе этой диалектики лежит «одно и то же», являющееся в разных формах и облачениях, то есть исторически развивающееся, материальное бытие природы и общества»[footnoteRef:27]. [26:  Там же. С. 109.]  [27:  Там же. С. 120.] 

В диалоге с Э.В. Ильенковым Лифшиц отстаивает собственное понимание сущности идеального. Мы не будем касаться различия их позиций, довольно существенных, за исключение одного, но принципиально важного пункта. Если Ильенков считает идеальное следствием всецело человеческой деятельности, то Лифшиц полагает сферой идеального весь мир: «Идеальное есть во всем, оно есть и в материальном бытии и в сознании, оно есть и в обществе и в природе, или же его нет нигде»[footnoteRef:28]. [28:  Там же. С. 205.] 

Именно такое всепроникающее идеальное как всеобщность, имманентная и бытию, и мышлению является их общей стороной, опосредствующим моментом – той самой «общей инстанцией», которой причастны и бытие, и сознание, которое в силу общности способно воспринимать идеальное бытия и, тем самым, проникать в его истину.
[bookmark: _Hlk202257326]Однако, «истина как плод сознания, примкнувшего к бытию в широком смысле этого слова…, была бы невозможна, если бы сама объективная действительность не шла ей навстречу, требуя сознательного выражения и практического действия».[footnoteRef:29] Разумеется, это встречное движение реальности не следует понимать буквально, несомненно, что речь идёт о формах бытия, достигших достаточного уровня развития, или, по выражению Лифшица, прегнантности, чтобы быть воспринятыми и понятыми мышлением. Потому совершенно логично следует вывод, что «не человек отражает действительность, а действительность отражается в человеческом сознании. …Наше сознание является достаточно ясным или невнятным языком вещей, в нем слышен голос самой говорящей ситуации»[footnoteRef:30], «не человек… отражает противостоящий объект, а само объективное содержание действительности отражается в нем»[footnoteRef:31], «мы можем только заставить объект говорить нам истину, но не можем обойти его речь, его реплику, не можем говорить за него, как бы нам этого ни хотелось»[footnoteRef:32]. [29:  Там же. С. 154.]  [30:  Там же. С. 163.]  [31:  Там же. С. 167.]  [32:  Там же. С. 169.] 

В гносеологии Лифшица внешний мир предстаёт перед человеком не инертной массой, этакой «вещью в себе», к которой невозможно подступиться, не обладая набором априорных форм с неясным их источником, а вполне активной своей стороной, субъектностью – «наше сознание, отвечающее своему понятию, должно активно искать в предлежащей ему действительности такие точки, заряженные всеобщностью, в которых сама материальная субстанция мира становится субъектом, выступает в своих характерных, выразительных, своеобразных ситуациях»[footnoteRef:33] – и дело сознания посредством феномена идеального (ведь «идеальное есть во всём») выразить идеальную сторону внешнего мира в идеальных формах сознания: «человеческая “репрезентация” должна быть основана на действительной. Наше сознание есть зеркало, в котором отражаются лучи, идущие от другого зеркала, эквивалентной, или всеобщей, классической формы данного круга бытия, независимого от человека»[footnoteRef:34]. [33:  Там же. С. 168.]  [34:  Там же. С. 266] 

Это и есть диалектическая онтогносеология Лифшица, «в которой мир вещей и мир духовный переходят друг в друга, отождествляясь и в то же время сохраняя своё неизбежное гносеологическое различие. Как вещественная субстанция, реальность не лишена идеальных предикатов, которые из нее извлекает сознание, и сама в ходе развития переходит в субъект, так и субъективное начало человеческого духа принимает объективную форму, становится как бы независимой от самого субъекта (выделено мной. – А.П.)»[footnoteRef:35]. [35:  Там же. С. 174.] 

В онтогносеологическом видении Лифшица мир предстаёт в своём истинном – субъект-объектном – обличии. В этом мире субъект-объектность человека релевантна субъект-объектности мира и во взаимном притяжении они постоянно обращаются друг к другу своими субъект-объектными сторонами – мир даёт диктант и дело разума человека писать его без ошибок.

Список литературы
1. Гегель Г. Наука логики. В 3 т. - М.: Мысль, 1970.
2. Гегель Г. Соч. В 14 т. Т. 9. – М.: Партиздат, 1932.
3. Ильенков Э.В. Вопрос о тождестве мышления и бытия в домарксистской философии // Диалектика – теория познания. Историко-философские очерки. – М., 1964.
4. Лифшиц М.А. Диалог с Эвальдом Ильенковым. (Проблема идеального). – М.: «Прогресс-Традиция», 2003.
5. Лосев А.Ф. Собр. соч. в 9 т. - М.: «Мысль», 1993.
6. Маркс К., Энгельс Ф. 2-е изд. Соч. В 50 т. Т. 42. – М., 1955.
7. Спиноза Б. Избранные произведения. В 2 т. - М., 1957.


04.01.2026								А.П. Петров
2

